
41

O R A Y S A  D A I L Y  M A R E I  M E K O M O Sפתגמי אורייתא
מראי מקומות מפעל עמוד וחזרה מראי מקומות - יבמות

המשך בעמוד הבא

א תפסו לר' יהושע והושיבוהו, וכו' .
פי' המהרש"א, דר' יהושע הי' גדול הרבה בשנים, ולכן י"ל דר' 
דוסא הכירו, ולא שאלו מי הוא, אלא תפסו והושיבו מיד, ורק 
לראב"ע ור"ע שאל. ומה שהושיבו לר' יהושע ולראב"ע על מטה 
הי'  וראב"ע  האב"ד,  הי'  יהושע  דר'  משום  דזהו  י"ל  זהב,  של 

הנשיא, אבל החשיב ר"ע לתלמיד, ולכן ישב על הכסא.
וע"ע בבן יהוידע, שביאר דלא הי' מקום אלא לג' על המטה של 
זהב, ואם הי' אומר ר' דוסא להם לישב עליו, היו מסרבין משום 
כבודו, ולכן הי' צריך להושיבום על המטה של זהב. אבל כיון 
שהיו הג' יושבים על המטה של זהב, אמר לר"ע לשבת, וישב 
על הכסא, דזה אינו כבוד כ"כ, וא"כ אין מקום לסרב, ולכן לא 

הי' צריך להושיבו בפועל.

א ויש לו בן לעזרי' חבירינו, קרא עליו המקרא הזה .
בלשון  כן  שאמר  בן  לו  שיש  הי'  חידוש  מה  יהוידע,  הבן  הק' 
תימה. ועוד, למה קרא עליו מקרא זה דוקא. וביאר דכיון ששמע 
"בן  דאמר  הא  דייק  עזרי'",  בן  "ר"א  דשמו  יהושע  ר'  שאמר 
עזרי'", שהי' לרמז דדומה לאביו, מה אביו הי' גדול בתורה, אף 
הוא הי' גדול. וע"ז תמה ואמר, האם יש באמת בן לעזרי' חבירינו 
שדומה לו. א"כ, אף שהוא נראה לי כנער, מסתמא ראוי לומר 
עליו הקרא נער הייתי גם זקנתי, דהיינו דאע"פ שנער הוא, זקן 
הוא, שקלט הרבה חכמה בזמן מועט שאביו קלט אחר הרבה 
שנים. אבל המהרש"א פי' דאמר פסוק זה על עצמו, נער הייתי, 
דהיינו בימי עזרי' אביו, וגם זקנתי, בימי אלעזר בנו, ולא ראיתי 
שניהם  אלא  לחם,  מבקש  וזרעו  נעזב,  עזרי',  דהיינו  צדיק, 

עשירים הם.

א התחילו מסבבים אותו בהלכות .
פי' המהרש"א, עשו כן כדי שלא יכיר שעיקר ביאתם הוא על 

דין צרת הבת, ויתיירא לגלות להם האמת.

א בכור שטן .
פי' המהרש"א, דנקרא בכור על שם שהוא סומך על כפל חכמתו, 
ונקרא שטן משום שלא ישוב מפני כל, ועומד על דבריו )וכמש"כ 

רש"י(.

א שעל מדוכה זו ישב חגי הנביא .
דוסא  ר'  דבאמת  היא  הרמב"ם  דשי'  שהביא  במהרש"א  ע' 
עד  שני  בית  מתחלת  הרבה,  ימים  והאריך  עצמו,  מחגי  שמע 
וחולק  ד'( הביא הרמב"ם  )אות  יוחסין  אחר חרבנו, אבל בספר 
עליו, שלא האריך ר' דוסא שנים כ"כ, אלא שהי' לו קבלה ע"ז, 
בהג'  ]וע'  הרבה  השני  הבית  בנין  אחר  ימים  האריך  שחגי  או 

היעב"ץ שם מה שהק' ע"ז[.

א ואמר ג' דברים, צרת הבת אסורה, עמון ומואב, וכו' .
הק' הבניהו, למה הי' צריך לומר דברים אחרים שאינם מענין 
זה כלל. ועוד, מניינא ל"ל. וביאר דאמר דברים אלו כדי לאמת 
עדותו, שלא יחושו השומעים דדלמא כיון שהזמן שאמר חגי 
הנביא דברים אלו היו הרבה שנים לשעבר, א"כ אולי שגה בזה. 
וע"ז אמר כל העדות באופן מדוייק, דאמר ג' דברים אלו, ולא 

יותר, והם הדברים שאמר בשעת מעשה.

א עמון ומואב מעשרין מעשר עני בשביעית .
פרש"י, ישראלים הדרים בארץ עמון ומואב... ועכשיו בבית שני 
בטלה קדושתה וזורעין בשביעית. ולכאו' משמע מדבריו דכיון 
דלא קדשום עולי מצרים, ממילא אין להם שום איסור לעבוד 
הקרקע בשביעית. והק' הקהלות יעקב )סי' י', אות א'( דבריש פרק 
ו' דשביעית אי' "ג' ארצות וכו', וכל שהחזיקו עולי מצרים מכזיב 
דמותר  כאן  אמרי'  איך  וא"כ  נעבד",  לא  אבל  נאכל  הנהר  עד 
לעבוד האדמה בשביעית במקום שכבשו עולי מצרים. והביא 
מהחזון איש )שביעית ג', כ"ד( דתי' דאין כוונת רש"י לומר דבכל 
כיבוש עולי מצרים אינו נוהג שביעית, רק אותן הרבה כרכים 
שראו חכמים שהן תקנת עניים, הניחו מלחייבם בדיני שביעית, 

ואין בכלל זה מכזיב עד הנהר.
עוד הביא הקה"י דגם המקדש דוד כ' כן, אלא דהוסיף להגדיר 
ע"פ מש"כ הרמב"ם )שמיטה ד, כז( דגזרו איסורי שביעית בסוריא 
בנזיר  מתוס'  והביא  שם.  וישתקעו  וילכו  א"י  יניחו  שלא  כדי 
שלא  כדי  הוא  העמים  ארץ  על  טומאה  שגזרו  דהטעם  )נד:( 

יצאו מא"י לחו"ל. ולפ"ז, בכל מקום שגזרו טומאה, יש לחייב 
טפי בדיני שביעית ]דהא נראה דהיו חוששים באותן מקומות 
שלא ישתקעו שם[. וא"כ, י"ל דכמו דאי' ברמב"ם )טו"מ יא, יב[ 
דהעיירות שהיו מובלעים בתוך תחום א"י, הגם דאינם א"י, מ"מ 
לא גזרו בהם טומאה, א"כ י"ל דה"ה דלא גזרו בהם דיני שביעית, 
וא"ש דברי רש"י, די"ל דכרכים אלו הם מובלעים בתוך התחום, 

ולכן אין להם דיני שביעית.

א ועדיין לא הגעת לרועי בקר, וכו' .
ע' במהרש"א שרמז לו ע"פ הא דאי' דנביאים הראשונים היו 
אם  דאף  לו  ואמר  צאן,  רועי  והאחרונים  בקר,  רועי  נקראים 
שמעת דבר זה מרועי בקר, דהיינו נביאים הראשונים, אין בידך 
כלום, שהרי לא הבנת היטב דבריו. וע"ז השיב לו ר"ע דהגיע 
אף לרועי צאן, שהוא רמז למשה רבנו, וכוונתו לומר דהא ג"ש 
דעליה הוי ממשה רבנו, דאדם אין דן ג"ש מעצמו, ולכן שפיר 

ידעי' דצרת ערוה אסורה.

טז.



42

O R A Y S A  D A I L Y  M A R E I  M E K O M O Sפתגמי אורייתא
מראי מקומות מפעל עמוד וחזרה מראי מקומות - יבמות

טז. )המשך(
א ר' יוחנן וסביא דאמרי תרוייהו אין  .

מקבלים גרים מן התרמודים
ומבואר בגמ' דטעם הדבר הוא משום עבדי שלמה או משום 
הוא  להתגייר  לפנינו  שבא  מי  דאולי  דהיינו  ירושלים,  בנות 
באמת ממזר. וכ' בדברות משה )סי' י"ד, הערה ע"ח( דלכאו' יוצא 
גמורים,  ישראלים  הוו  הם  דבאמת  דאף  גדול,  חידוש  מזה 
ולכאו' מוטל עלינו חיוב להחזירן לתשובה, ומסתבר שיש ג"כ 
)ויש לעי' למה אי"ז פשוט, ורק "מסתבר"(, ומ"מ  דיני ערבות עלייהו 
חזינן מסוגיין דאין מקבלים אותן להיות גרים, דהיינו, דלא רק 
דאין כאן מצוה להחזירם בתשובה, אלא אדרבה, איסור הוא 
לקבלם, עד כדי כך שגזרו על כל בני העיר, אף הגוים גמורים, 
שלא לקבלם להיות גרים, שמא יהי' זה ולד מהישראלית שהוא 
ו"יצא  ממזר,  שהוא  שידוע  מי  דודאי  מזה,  נראה  וא"כ  ממזר. 
לתרבות רעה ונשתמד, שאין לנו להשתדל להחזירו בתשובה וגם 
הוא אסור. אף שהוא דבר תמוה מאד, דאם בשביל שלא יקח 
בת ישראל, הרי יכולין לקבלו ולאסור אותו לקהל, כמו הגרים 
מעמון ומואב ומצרי ואדומי שלא מצינו שאסור לקבלם". וכ' 
לתמוה על מה שלא הביאו הפוסקים זה לדינא, וכ' דאולי כל 

זה הוא רק היכא שיצא מכלל ישראל ודבק בעכו"ם, אבל ממזר 
שהוא בערי ישראל שיצא לתרבות רעה יש להשתדל להחזירו 

בתשובה כדי שלא ילמדו ממנו, וסיים "וצ"ע לדינא".

א כל הכתמים הבאים מן הרקם טהורין .
להיות  נכריות  גזרו חז"ל שדין  כבר  )ל"ח(, הא  רש"י בב"ק  הק' 
כזבות, וא"כ דמם טמא, ולמה לא גזרו גם על כתמיהן. ותי' רש"י 
גזרו  דכיון דאף בישראל כתמיהן טמאין רק מדרבנן, א"כ לא 
)סי'  משה  הדברות  והק'  כאן[.  המאירי  ]וכ"כ  עכו"ם  כתמי  על 
י"ד, הערה ע"ז(, דהא מאי דאמרי' דכתמים אינן אלא מדרבנן הוא 

רק היכא דשאלו לאשה ואמרה דלא הרגישה, אז אמרי' דכתם 
זה אינו טמא אלא מדרבנן. אבל סתם כתם שימצא בשוק, הא 
אמרי' דרוב נשים רואים בהרגשה, וא"כ י"ל דהרגישה וראתה 
דם, ולכן הוי הכתם טמא מדאורייתא. וא"כ, למה לא גזרו על 
כתמיהן של עכו"ם. וע"ש שכ' ליישב דעת תוס' בנדה שג"כ כ' 
כעין מש"כ רש"י )ולכאו' כוונתו בזה ליישב דעת רש"י ג"כ(, ותי' דאולי 
כוונת התוס' היא דכיון דמצוי שבכתמים איכא אלו שטהורין 

מדאורייתא בישראלית, לא גזרו רבנן בנכרית.


